& R essources chrétiennes

Lutilité de la croix

L’eschatologie et la souffrance chrétienne

Lusage du mot eschatologie
2. Pour une meilleure compréhension de I'eschatologie
Leschatologie et la souffrance chrétienne
a. 2 Corinthiens 4.7-11
b. Philippiens3.10
La souffrance actuelle dans I'espérance de la gloire
La communion des chrétiens aux souffrances du Christ
Combler ce qui manque aux souffrances du Christ — Colossiens 1.24
Les souffrances expiatoires du Christ et la conformité a ses souffrances
Une eschatologie de victoire dans la souffrance

© N oo R

En commentant 1 Pierre 4.12-13 et ce qui y est dit a propos de la souffrance chrétienne, Calvin parle de
« lutilité de la croix’ ». Cette utilité, telle qu'il la congoit, comporte deux volets : (1) la mise a I'épreuve
que Dieu fait subir a notre foi pour son raffinement et (2) le fait que nous devenions participants du
Christ. Dans cet article, je vais réfléchir a ce que Calvin considere comme étant I'utilité « bien
supérieure » du second aspect, ce que Pierre et le reste du Nouveau Testament, en particulier Paul,
appellent la communion ou la participation des chrétiens aux souffrances et a la mort du Christ. Je
me propose de le faire en explorant notre théme (la souffrance chrétienne) dans le contexte de la
question plus globale et toujours débattue de I'eschatologie biblique, en particulier I'eschatologie du
Nouveau Testament. Ces remarques peuvent donc avoir pour sous-titre Leschatologie et la souffrance

chrétienne.

1. Lusage du mot eschatologie?

Sil'on adopte une approche globale et que 'on examine I'ensemble des études bibliques publiées au
cours du 19°siecle, il est juste de dire que peu de développements, §’il en est, ont eu un impact aussi
important que la préoccupation des auteurs du Nouveau Testament pour 'eschatologie,
préoccupation qui a fini par dominer les études néotestamentaires. Cette évolution a donné lieu a
d’intenses débats, mais un consensus sur les questions essentielles s’est dégagé, et ce consensus, il
faut le reconnaitre, différe de facon importante a certains égards de la conception précédemment

acceptée de I'eschatologie (bien que nous remarquions en passant qu'en ce qui concerne l'utilisation

1 Jean Calvin, Commentaires bibliques. Epitres de Jacques et de Pierve, premiére épitre de Jean et épitre e Jude, Editions
Kerygma, 1992..

2 NDT : Nous avons ajouté les titres des sections pour faciliter la lecture, tout en conservant les divisions originales.

1/15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

explicite du mot « eschatologie », cette conception conventionnelle nest apparemment pas antérieure

au début du 19°siécle’).

En gros, la différence est la suivante : Selon la conception traditionnelle, l'eschatologie est un sujet de
théologie dogmatique (systématique), limité aux « choses derniéres » associées a la seconde venue du
Christ et datant a partir de celle-ci, y compris aussi I'état intermédiaire apres la mort. Selon le
consensus plus récent, 'eschatologie est élargie pour inclure I'état des choses qui a déja commencé
avec 'ceuvre du Christ accomplie dans ce que le Nouveau Testament appelle « la plénitude des temps »
(Ga 4.4; Ep 1.10), « ces jours qui sont les derniers » (Hé 1.2) et « la fin des siécles » (Hé 9.26). Selon cette
conception plus récente de 'eschatologie interviennent également des considérations fondamentales
et décisives qui se concrétisent déja dans l'identité et 'expérience actuelles du chrétien, ainsi que dans

la vie et la mission actuelles de 'Eglise®.

Lémergence de ce consensus ne s’est pas produite sans ses adversaires et ses détracteurs. On se plaint
que « 'eschatologie » a été tellement galvaudée qu’elle est devenue pratiquement vide de sens et
inutile. Les études bibliques, estiment certains, ont été hypnotisées par une « voix monocorde
eschatologique »; tout, semble-t-il, est eschatologique, et il n'y a rien qui ne le soit pas. Un auteur
récent est méme convaincu que « leschatologie » est un mot dangereux et malveillant; son usage,
croit-il, s’est développé comme un cancer et devrait étre retranché du vocabulaire des études

bibliques et banni sans délai’.

Toutefois, si nous sommes d’accord avec un autre auteur® pour dire que « 'eschatologie » est
effectivement un mot « glissant » et quil faut l'utiliser avec plus de précautions que ce n'est souvent le
cas (et ce besoin rejoint en fait une grande préoccupation de cet article), il serait néanmoins
monumentalement rétrograde que les études bibliques abandonnent la compréhension élargie de
Ieschatologie qui s’est développée au cours des dernieres décennies. Ce qui est en jeu, ce sont des
perspectives vitales pour le message biblique et la pleine puissance de I'Evangile. Ceux qui sont
perplexes ou irrités par la prédominance de « 'eschatologie » dans le vocabulaire des études bibliques
contemporaines nont pas encore lu attentivement le Nouveau Testament ou, pour quelque raison que

ce soit, ne sont pas capables de percevoir ce quil dit.

2. Pour une meilleure compréhension de l’eschatologie

On peut s’appuyer sur plusieurs éléments pour justifier bibliquement une compréhension élargie de

I'eschatologie.

a. Lorsque nous prenons en compte lhistoire de la révélation dans sa totalité organique, il nous faut

considérer de fagon globale et fondamentale I'espérance eschatologique essentiellement unifiée de

3 Selon les preuves citées par J. Carmignac, « Les dangers de Leschatologie », New Testament Studies, 17(1970-71):365-
366.

4 Voir mon article Que contient le mot eschatologie?

5 Carmignac, op. cit., surtout p. 383-390.

6 L. H.Marshall, « Slippery Words, 1. Eschatology » [Des mots glissants, 1. Eschatologiel, The Expository Times, 89, 9
(juin 1978) : 264-269.

2/15 www.ressourceschretiennes.com


https://www.ressourceschretiennes.com/article/que-contient-mot-eschatologie

Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

Ancien Testament. Pour généraliser, cette espérance a pour unique centre d’intérét 'arrivée du jour
du Seigneur, inauguré par la venue du Messie. Dans cette perspective, la premiére et la seconde venue
du Christ, que nous distinguons a la lumiere du Nouveau Testament, sont considérées comme deux
épisodes ou deux parties d’'une seule venue (eschatologique). Le point de vue traditionnel, mettant
laccent sur la distinction entre la premiere et la seconde venue du Christ, ce qui a donné lieu a sa
conception systématique de I'eschatologie, a perdu de vue cette unité. On a perdu de vue la maniere
dont, méme dans le Nouveau Testament, en particulier dans les Evangiles, ces deux venues sont
mélangées et entremélées, a tel point que l'interprétation a parfois du mal a les distinguer, comme

cela est bien connu.

b. Historiquement, une compréhension plus globale de I'eschatologie émerge a partir de la fin du
19° siécle, avec une attention renouvelée sur ce qui, selon les Evangiles synoptiques, est
manifestement le théme central de la proclamation de Jésus, a savoir le Royaume de Dieu’. En
réaction aux malentendus idéalistes de 'ancien libéralisme, I'interprétation de toutes les écoles
(quelles se soient débarrassées ou non de la conclusion exégétique selon laquelle il s’agirait d'un
élément dépassé de mythologie) est arrivée a la conclusion que Jésus n'a pas préché l'actualisation
d’un ordre moral intemporel et toujours présent, mais I'arrivée décisive, maintenant, du régne
définitif de Dieu dans la création, présent dans et par sa personne et son ceuvre. Les disciples de Jésus
ont été bénis de voir et d’entendre en leur temps ce que les nombreux prophétes et hommes justes
d’autrefois désiraient voir et entendre, mais ne l'ont pas pu (Mt 13.16-17). La distinction traditionnelle
entre le « royaume de la grice » et le « royaume de la gloire » est ici révélatrice. Elle tend a séparer ce
qui va ensemble et a occulter le fait que, pour Jésus, il s’agit d’un seul royaume (eschatologique) dont

la venue est a la fois présente et future.

c. Lenseignement de Paul sur 'événement manifestement eschatologique de la résurrection est un
autre exemple utile. La résurrection du Christ n'est pas un événement isolé du passé, mais, dans sa
pleine historicité, une fois pour toutes, elle est les « prémices », le commencement réel de la grande
moisson de résurrection attendue 2 la fin de l'histoire (1 Co 15.20). Dans 1 Corinthiens 15, Paul insiste
sur ce point pour assurer les croyants de leur participation future a cette moisson eschatologique, a la
résurrection du corps au retour du Christ (v. 23). Cependant, ailleurs, il n'insiste pas moins sur le fait
que les croyants sont déja ressuscités avec le Christ et qu'ils sont montés au ciel avec lui (Ep 2.5-6;

Col 2.12-13; 3.1); ils sont déja « des vivants revenus de la mort » (Rm 6.13)°.

7  Louvrage auquel on attribue généralement l'initiative de ce tournant décisif dans I'interprétation est surtout celui
de Johannes Weiss, Jesus’ Proclamation of the Kingdom of God [La proclamation du Royaume de Dieu par Jésus], trad.
et éd. R. H. Hiers et D. L. Holland (Philadelphie : Fortress Press, 1971; original allemand, 1892) et aussi d’Albert
Schweitzer, par exemple, The Quest of the Historical Jesus [La quéte du Jésus historique], trad. W. Montgomery
(Londres : A. & C. Black, 1910; original allemand, 1906), chapitres 19 et 20. Une évaluation eschatologique globale
de I'enseignement de Jésus, souvent négligée mais plus équilibrée et beaucoup plus fidéle aux Evangiles, est déja
présente dans l'ouvrage de Geerhardus Vos, The Teaching of Jesus Concerning the Kingdom and the Church
[Lenseignement de Jésus concernant le Royaume et I'Eglise] (Grand Rapids : Eerdmans, 1958; premiére édition,
1903).

8  Pour plus de détails, voir mes articles La résurrection du Christ et le siécle d venir ainsi que Résurrection et rédemption.

3/15 www.ressourceschretiennes.com


https://www.ressourceschretiennes.com/article/r%C3%A9surrection-r%C3%A9demption
https://www.ressourceschretiennes.com/article/r%C3%A9surrection-du-christ-si%C3%A8cle-venir

Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

C’est dans ce méme cadre eschatologique que s’'inscrit 'enseignement approfondi de Paul sur I'ceuvre
du Saint-Esprit (et cela, dans son intégralité). Le Christ exalté est « 'Esprit vivifiant » (1 Co 15.45);
IEsprit est 'Esprit du Christ ressuscité (Rm 8.9-11; 2 Co 3.17-18). LEsprit, dans lequel I'Eglise a été
baptisée et auquel tous les croyants ont part, est les « prémices » de ce qui sera regu lors de la
résurrection du corps (Rm 8.23); 'Esprit qui agit maintenant dans les croyants est le véritable

« acompte » sur 'héritage eschatologique qui sera donné dans sa plénitude au retour du Christ

(2 Co1.22;5.5; Ep 1.14). La vie chrétienne est en effet une vie eschatologique’.

Mais maintenant, en réfléchissant a ces considérations, qui mont été rappelées que de manieére
superficielle, nous soulevons cette question : Lorsque ces considérations regoivent suffisamment
d’attention — lorsqu’elles sont comprises, non pas, comme c’est encore trop souvent le cas, comme
une rhétorique figurative ou comme ce qui est vrai « en principe », le principe étant pratiquement
platonique, mais comme une eschatologie réaliste, comme un réalisme eschatologique qui est décisif
pour la vie actuelle de IEglise et l'expérience actuelle des croyants — alors, nous demandons, est-ce
que cet accent sur 'eschatologie « réalisée » ou « inaugurée » tient suffisamment compte des réalités
concretes et profondes des affaires humaines et de la vie quotidienne? Laccent mis sur la royauté
eschatologique actuelle du Christ ne tend-il pas inévitablement vers un « triomphalisme
théocratique » qui sous-estime gravement I'importance du retour du Christ et de tout ce qui est

différé jusqua ce moment-1a?

Ces questions (et d’autres semblables) ne doivent pas étre négligées ou supprimées. Elles mettent en
évidence la nécessité, déja évoquée, d'une meilleure définition et d’'une plus grande précision dans
notre conception de I'eschatologie. La these que je soumets donc a votre examen et que j’essaierai de
développer au fur et 3 mesure que le temps me le permettra est la suivante : Ce que le Nouveau
Testament enseigne sur la souffrance, en particulier sur la relation entre les souffrances des chrétiens et les
souffrances et la mort du Christ, apporte un éclairage et une clarification indispensables a la question de

l'eschatologie biblique.

3. Leschatologie et la souffrance chrétienne

Deux passages, tous deux dans les écrits de Paul, nous serviront de point de départ. Un bref examen
de chacun d’eux révele une perspective décisive et déterminante, qui est, je suis enclin 2 le dire, la clé

pour comprendre toutes les autres déclarations du Nouveau Testament sur la souffrance chrétienne’.

9  Pour plus de détails, voir mon article Le Saint-Esprit et 'eschatologie.

10 Pour la discussion dans cette section et pour un certain nombre de points dans le reste de cette présentation, je
tiens a reconnaitre ['utilité des sources suivantes : E. Lohsc, Mdartyrer und Gottesknecht [Martyr et serviteur de Dieu],
2°éd. (Gottingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1963), p. 199-203; W. Schrage, « Leid, Kreuz und Eschaton »
[Souffrance, croix et eschaton], Evangelische Theologie, 34(1974) : 141-175; P. Siber, Mit Christus Leben. Eine Studie zur
paulinischen Auferstehungshoffnung [Vivre avec le Christ. Une étude sur Pespérance paulinienne de la résurrection]
(Ztrich : Theologischer Verlag, 1971), p. 99-190; R. Bultmann, Der zweite Brief an die Korinther [La deuxiéme lettre aux
Corinthiens], éd. R. Dinkler (Géttingen : Vandenhoeck & Ruprecht, 1976), p. 227-232; mais surtout J. D. G. Dunn,
Jesus and the Spirit [Jésus et PEsprit] (Philadelphie : Westminster Press, 1975), p. 326-338, et plusieurs essais d’Ernst
Kisemann : « For and Against a Theology of Resurrection » [Pour et contre une théologie de la résurrection], Jesus
Means Freedom [Jésus signifie la liberté], trad. F. Clarke (Philadelphie : Fortress Press, 1969), p. 59-84; « The Saving
Significance of the Death of Jesus in Paul » [La signification salvatrice de la mort de Jésus chez Paul], p. 32-50 et

4/15 www.ressourceschretiennes.com


https://www.ressourceschretiennes.com/article/saint-esprit-%E2%80%99eschatologie

Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

a. 2Corinthiens 4.7-11

Dans les premiers versets de la deuxieme lettre aux Corinthiens, Paul fait une déclaration de grande
importance pour toute la lettre. Il fait remarquer a ses lecteurs quils participent, avec lui, aux

« souffrances du Christ » (2 Co 1.5-7). Le sens de cette expression au verset 5, en particulier la force du
génitif (« du Christ »), est ensuite amplifié par ce que Paul dit au sujet de son propre ministére a partir
de 2 Corinthiens 4.7. Paul dit que nous portons « ce trésor » (C'est-a-dire 'Evangile de la connaissance
expérimentale de la gloire eschatologique de Dieu en Christ, selon 2 Co 3.18 4 4,6) dans des « vases de
terre », dans des « pots d’argile » (C’est-a-dire dans la fragilité de la mortalité et de la faiblesse
humaine). Les versets 8 et 9 précisent ensuite les expériences psychophysiques en cause : Paul est
aftligé, mais pas écrasé; désemparé, mais pas désespéré; persécuté, mais pas abandonné; abattu,
mais pas perdu. Les versets 10 et 11 ont donc pour fonction de fournir une évaluation globale; ils
décrivent la situation dans son ensemble, caractérisée par la persécution et la souffrance. Il s’agit de
« porter toujours dans le corps la mort de Jésus, afin que la vie de Jésus se manifeste dans notre corps », et encore

« d’étre sans cesse livré a la mort a cause de Jésus, afin que la vie de Jésus se manifeste dans notre chair mortelle ».

Ce quil faut retenir ici, c’est 'association évidente de « la mort de Jésus » et de « la vie de Jésus » comme
couvrant 'ensemble de I'existence de Paul. Négativement, cette mort et cette vie ne sont pas
considérées comme deux parties ou deux domaines distincts de son expérience, comme si « la vie de
Jésus » et « lamort de Jésus » s'équilibraient 'une 'autre a la maniére d’un plus ou d’'un moins et que leur
addition constituait un tout. Au contraire, la vie de Jésus, dit Paul, se révéle dans la chair mortelle et
nulle part ailleurs; le corps (mortel) est le lieu de la vie de Jésus. La mortalité et la faiblesse de Paul,
assumées au service du Christ, constituent 'ensemble du canal a travers lequel s’exprime la vie
eschatologique du Christ glorifié. « La mort de Jésus » est la forme d’existence qui fagonne la
manifestation de sa vie en Paul. Dans le sens ot souffrir « la mort de Jésus » manifeste la vie de
résurrection de Jésus, la souffrance chrétienne n'est pas simplement ou seulement la souffrance pour
le Christ mais « les souffrances du Christ ». La force essentiellement subjective du génitif (ou du moins

avec une nuance subjective) doit étre reconnue, et ne peut étre atténuée ou contournée”.

b. Philippiens 3.10

Philippiens 3.10 est une autre expression convaincante de la méme pensée. A partir du verset 3 de ce
chapitre 3, Paul décrit sa fierté en Christ, en contraste avec son ancienne confiance en lui-méme. Il

considere tout comme une perte comparée a I'excellence de la connaissance du Christ, a la richesse de

«The Cry for Liberty in the Worship of the Church » [Le cri de la liberté dans le culte de I'Eglise], p. 122-127 in
Perspectives on Paul [Perspectives sur Paul], trad. M. Kohl (Philadelphie : Fortress Press, 1971); « Ministry and
Community in the New Testament » [Ministére et communauté dans le Nouveau Testament], Essays on New
Testament Themes [Essais sur des themes du Nouveau Testament], trad. W. J. Montague (Naperville, IL : Alec R.
Allenson, 1964), p. 84-85. Le fait que Kisemann, par exemple, trouverait probablement ce discours dans son
ensemble tout a fait étranger au Nouveau Testament (en particulier a Paul) fait partie de la tragédie permanente
de linterprétation biblique contemporaine, tragédie qui s’explique, en dehors de mes propres limites exégétiques,
par la perversité largement transpersonnelle et transsubjective de l'exégése fondée sur 'autonomie rationnelle
supposée de l'interpréte (« la méthode historico-critique »), une méthodologie dont Kisemann est un praticien si
efficace et, a bien des égards, exemplaire.

11 Voir M. Zerwick, Biblical Greek [Grec biblique], trad. J. Smith (Rome : Institut Biblique Pontifical, 1963), p. 13.

5/15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

gagner le Christ et d’étre trouvé en lui (v. 7-9). Le verset 10, ensuite, nous dit que cette connaissance
expérimentale du Christ, 'union avec le Christ, implique de connaitre « la puissance de sa résurrection et
la communion de ses souffrances, en devenant conforme a lui dans sa mort ». Cette séquence est saisissante.
Elle ne se lit pas, comme on pourrait s’y attendre, dans cet ordre : souffrance, mort et ensuite
résurrection. Au contraire, a partir du verset 11, Paul se sait enfermé dans un cercle de résurrection : il
est déja ressuscité avec le Christ et fait 'expérience de la puissance de résurrection afin de parvenir a
la résurrection des morts. Le verset 10 compleéte donc ce cercle, pour ainsi dire. La séquence est la
suivante : la résurrection, puis la souffrance et la mort. Il est crucial de voir la force de la conjonction
«et » dans l'expression « la puissance de sa résurrection et la communion de ses souffrances ». Cela ne signifie
pas que « la communion de ses souffrances » est une réalité autre dans notre expérience, ajoutée a la

« puissance de sa résurrection ». Au contraire, le « et » explique ce qui précéde. Il nous dit, avec

2 Corinthiens 4.10-11, que la puissance de la résurrection du Christ est réalisée a travers la
communion de ses souffrances et la conformité a sa mort. Il nous parle de la puissance de la
résurrection qui nous forme et nous modele; la résurrection est une énergie de conformation, une
énergie qui produit la conformité a la mort du Christ. La croix est la marque ou 'empreinte de la

résurrection dans l'existence de Paul.

4. Lasouffrance actuelle dans l’espérance de la gloire

Des malentendus peuvent surgir a ce point de notre développement. J’aimerais maintenant aborder
I'un d’entre eux. Dans les courants théologiques qui ont balayé le monde au cours des 10 a 15 dernieres
années, aucune question n'a suscité une préoccupation plus intense que celle de la souffrance. La
souffrance humaine est un théme central de la théologie de la révolution et des autres théologies de la
libération. La souffrance est a la fois la cible et le moyen de la praxis révolutionnaire. Dans les écrits de
Jirgen Moltmann, en particulier, la suite de la Theology of Hope [Théologie de I'espérance] est The
Crucified God [Le Dieu crucifié], dans lequel le principe de la douleur, de la souffrance et de 'abandon
est repris dans I'étre (mieux, dans le devenir) méme de Dieu et structure les relations au sein de la
Trinité. La souffrance, selon Moltmann, est d’abord et avant tout intratrinitaire”. Si je comprends
bien, il est de plus en plus clair que sa théologie de 'espérance n'en est pas vraiment une. Au contraire,
puisque, entre autres, elle n'est pas fondée sur une parole prophétique certaine, c’est une théologie,
non pas d’'une espérance authentique, mais d’'une attente incertaine, une attente fondée sur ce que

'homme se pense capable de tirer de son avenir dans le cadre de sa mortalité.

Cependant, cela n'est pas 'espérance du Nouveau Testament. Paul ne glorifie pas la souffrance comme
une fin en soi. Il Wabsolutise pas non plus la souffrance et la mort comme si elles étaient essentielles a
homme en tant qwhomme (ou a Dieu en tant que Dieu). Pour lui, la vie et la mort ne sont pas une
opposition binaire qui constitue la structure profonde de I'existence humaine, de sorte que supprimer
la mort de Thomme serait le priver de son humanité. Au contraire, Paul a la certitude quau retour du

Christ nous serons tous changés (1 Co 15.51), que le mortel doit revétir 'immortalité (v. 53), et que la

12 The Crucified God [Le Dieu crucifié], trad. R. A. Wilson et J. Bowden (Londres : S. C. M. Press, 1974) surtout p. 200-
290; voir 'analyse utile de R. Bauckham, « Moltmann’s Eschatology of the Cross » [Leschatologie de la croix de
Moltmann], Scottish Journal of Theology, 30(1977) : 301-311.

6/15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

mortalité doit étre engloutie par la vie (2 Co 5.4). Nous pouvons étre siirs que cette confiance ne
provient pas d’'un reste persistant de 'apocalyptique juive tardive qui n'a pas encore été purgé de sa

pensée, mais quelle fait partie intégrante de son Evangile révélé.

Mais maintenant que cette réserve eschatologique trées claire et absolument cruciale est faite, nous
devons avancer dans notre sujet. Tant que les croyants sont dans le corps mortel, c’est-a-dire pendant
la période comprise entre la résurrection et le retour du Christ, il nous faut comprendre qu’il est
difficile de trop souligner avec Paul I'intime corrélation entre la vie et la mort dans 'expérience du
croyant, l'interpénétration de la souffrance et de la gloire, de la faiblesse et de la puissance. Pendant
cette période actuelle, tant que nous sommes dans la chair mortelle et que la sentence de mort est
inscrite dans notre existence, 'eschatologie de la résurrection est une eschatologie de la croix, et la
théologie de la croix est la marque de toute théologie qui soit véritablement une théologie

« pratique ».

Dans la vie de I'Eglise, jusqua ce que Jésus vienne, « se souvenir de Jésus-Christ ressuscité d'entre les morts
[...] selon mon Evangile » (comme nous 'enjoint Paul, 2 Tm 2.8), C’est « ne rien savoir [...] sinon Jésus-Christ
et Jésus-Christ crucifié » (comme le voulait aussi Paul, 1 Co 2.2). La forme que prend la puissance de
résurrection du Christ dans ce monde est la communion de ses souffrances en tant que souffrances de
I'Eglise qui se conforment  la croix (Ph 3.10). La croix est le signe de 'eschatologie inaugurée. Souffrir
avec le Christ est une caractéristique eschatologique d'une importance primordiale. Et donc, en

somme, I'essence de l'existence chrétienne, telle que Paul la décrit ailleurs, est résumée ainsi :

« ... comme mourants, et voici que nous vivons; comme chatiés, quoique non mis a
mort; comme attristés, et nous sommes toujours joyeux; comme pauvres, et nous
enrichissons plusieurs; comme nayant rien, et nous possédons tout » (2 Co 6.9-10).

5. La communion des chrétiens aux souffrances du Christ

Romains 8.17 dit que nous sommes les enfants adoptifs de Dieu, « si toutefois nous souffrons avec lui
[Christ] afin d’étre aussi glorifiés avec lui ». Cette clause, prise dans son contexte, nous apporte un

éclairage supplémentaire sur plusieurs points importants et litigieux.

a. On prétend parfois que les souffrances mentionnées dans les passages examinés sont les
souffrances de Paul en tant qwapotre, c’est-a-dire les souffrances apostoliques qui excluent le reste de
I'Eglise. Toutefois, un certain nombre de considérations militent contre cette restriction : Dans

2 Corinthiens, Paul dit que toute 'assemblée participe a ses souffrances (2 Co 1.7). Dans la lettre aux
Philippiens, la participation aux souffrances du Christ et la conformité a sa mort sont, avec la justice
par la foi, des aspects essentiels de 'union avec le Christ (Ph 3.9-10). Ici, en Romains 8, comme nous
allons le voir plus clairement, la souffrance avec le Christ est manifestement le lot de tous les croyants

et est inséparable de leur adoption.

Certes, les souffrances de Paul sont celles d’un apétre; elles résultent de 'accomplissement de sa
vocation apostolique tout a fait unique, qui est de rendre une fois pour toutes témoignage au Christ

afin que ce témoignage serve de fondement. Cependant, dans le sens ol nous devons nous accrocher

7/15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

a ce témoignage infaillible et le maintenir dans le monde, et ot nous devons construire sur ce seul
fondement, 'Eglise aussi est apostolique; nous confessons que I'Eglise est une, sainte, catholique,
mais également apostolique. Cela signifie en outre que nous devons aussi reconnaitre que, jusqua la
venue de Jésus, I'Eglise trouve vraiment son unité, sa sainteté et sa catholicité dans I'apostolicité de

son témoignage souffrant en faveur du Christ”.

b. Il ne faut pas non plus penser que la vaste souffrance dont parle Paul ne concerne quune partie
de I'histoire de I'Eglise et quwelle est appelée a céder la place a des « jours meilleurs », lorsque I'Evangile
se sera répandu et aura exercé une plus grande influence dans le monde. Au contraire, la souffrance
actuelle du croyant se poursuit jusqua sa glorification future®. « Les souffrances du temps présent » (v. 18)
prendront fin lors de « la révélation des fils de Dieu » (v. 19), C’est-a-dire lorsquaura lieu 'adoption (au
retour du Christ) par la résurrection du corps (v. 23). D'ici au retour du Christ, donc, toute l'existence

chrétienne continue a étre une souffrance avec le Christ.

c. Lasouffrance chrétienne, les souffrances du Christ, Wont pas a étre recherchées; elles ne sont
pas, du moins pas en premier lieu, un impératif auquel il faut obéir. La construction conditionnelle de
Romains 8.17 (« Si nous sommes enfants, nous sommes aussi héritier [...] si toutefois nous souffrons avec lui, afin
d’étre aussi glorifiés avec lui ») est semblable a celle du verset 9 : « vous nétes plus sous l'emprise de la chair,
mais sous celle de ’Esprit, si du moins 'Esprit de Dieu habite en vous ». Souffrir avec Christ, selon le verset 17,
n'est pas une condition a remplir pour mériter 'adoption, mais une condition ou une circonstance

donnée avec notre adoption.

Lune des raisons pour lesquelles nous avons du mal a voir quil s’agit d’'un don est que notre
compréhension de « la communion de ses souffrances » est trop étroite et restreinte. Ce point
nécessiterait plus d’attention que nous pouvons en donner ici. Nous avons tendance a ne penser qua
la persécution qui découle du témoignage explicite rendu au Christ, ou peut-étre aussi a la souffrance
physique intense ou aux difficultés économiques qui peuvent résulter d’'une prise de position pour
I'Evangile. Il est certain que 'aspect de la persécution ne doit pas étre déprécié et quil occupe une
place centrale dans le Nouveau Testament, et nous pouvons nous demander pourquoi il est si
largement absent de I'expérience de la plupart d’entre nous. Toutefois, les « souffrances du Christ » sont
beaucoup plus englobantes. Elles sont la participation du chrétien aux « souffrances du temps présent »,
en tant que temps d’asservissement complet de la création entiere a la vanité et a la frustration, a la
corruption et a la faiblesse envahissante et débilitante. Elles sont la participation du croyant a ce qui
était aussi, selon le Grand Catéchisme (Q&R 48) et le Petit Catéchisme de Westminster (Q&R 27) une
dimension fondamentale de 'humiliation du Christ : « Endurer les miséres de cette vie », étre exposé aux
« indignités du monde », subir « les infirmités de sa chair » et « les tentations de Satan ». La ou I'existence
dans la création, sous la malédiction du péché et dans le corps mortel, n'est pas simplement

supportée, que ce soit de maniére stoique ou de toute autre maniére égocentrique et rebelle, mais

13 Voir J. Moltmann, The Church in the Power of the Spirit [LEglise dans la puissance de I'Esprit], trad. M. Kohl (Londres :
S. C. M. Press, 1977), p. 357-361.

14 Pour plus de détails, voir mon article Théonomie et eschatologie — Réflexions sur le postmillénarisme.

8/15 www.ressourceschretiennes.com


https://www.ressourceschretiennes.com/article/th%C3%A9onomie-eschatologie-r%C3%A9flexions-postmill%C3%A9narisme

Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

supportée pour le Christ et vécue a son service, la, de maniére globale, se trouve « la communion de ses

souffrances ».

Il faut souligner que la souffrance chrétienne est un don. Cela est exprimé presque littéralement dans
Philippiens 1.29 : « Ilvous a fait la grice, non seulement de croive en Christ, mais encore de souffrir pour lui. »
Remarquez que Paul ne dit pas que la foi est commune a tous les chrétiens, tandis que la souffrance
est le lot de certains seulement. Il exprime plut6t une corrélation entre la foi et la souffrance, il met en
évidence le lien intime qui les unit. La vie chrétienne est « non seulement... mais aussi... » : C’est non

seulement croire, mais aussi souffrir.

Ce que Paul enseigne sur 'adoption et la sanctification nous aide a saisir le sens de ce don et de cette
réalité de la souffrance chrétienne. Dans Romains 8 en particulier, la souffrance avec le Christ n'est
rien de moins que le mode ou la condition actuelle de notre adoption. Supprimer cette souffrance, dit
Paul, c’est supprimer notre identité méme d’enfants adoptés par Dieu, notre statut d’héritiers de

Dieu et de cohéritiers du Christ.

Ce qui est également en jeu ici, c’est I'ceuvre de renouvellement de Dieu dans le croyant dans son
intégralité, c’est-a-dire notre sanctification. Le verset 29 nous dit que le but de I'élection de Dieu dans
la sanctification est « d’étre semblables a 'image de son Fils ». Le modele spécifique de transformation est
la conformation, la conformité au Christ, non pas en tant quabstraction ou incarnation générale de
vertus et de vie sainte, mais s'inscrivant dans le modéle historique de son existence incarnée : la
souffrance d’abord, la gloire ensuite. En effet, la conformité des fils au Fils signifie la souffrance

actuelle, dans « le temps présent », et la gloire qui sera révélée a son retour.

Par exemple, en 2 Corinthiens 3.18, Paul affirme que, lorsque les croyants contemplent la gloire du
Christ, le Seigneur exalté, ils sont dés maintenant « transformés en la méme image, de gloire en gloirve ».
Lexplication de cette transformation « de gloire en gloire », sa concrétisation, est donnée dans la section
suivante avec ce qui y est dit, comme nous I'avons vu, a propos du trésor dans les vases de terre et de la
vie de Jésus manifestée dans le corps mortel. Ou encore, a la lumiére de Philippiens 3.10, la
transformation présente de gloire en gloire se réalise en « devenant conforme a lui dans sa mort ». Pierre
le confirme lorsqu’il nous dit que c’est justement en ayant part aux souffrances du Christ que I'Esprit

Saint, dans son identité d’Esprit de gloire, repose sur nous (1 Pi 4.13-14).

Avec Calvin, nous devons reconnaitre que, de méme que la vie entiere du Christ n'était rien d’autre
quune sorte de croix perpétuelle, de méme la vie chrétienne dans sa totalité, et non seulement
certaines parties, doit étre une croix continuelle®. Lorsque I'Eglise ne se conforme pas au Christ dans
la souffrance, elle nest tout simplement pas fidéle A elle-méme en tant quEglise; elle est sans gloire et
n’héritera pas de la gloire. De méme que I'Esprit de gloire est venu sur Jésus lors de son baptéme au
Jourdain, ouvrant devant lui le chemin de 'obéissance souffrante qui a conduit a la croix, de méme le
méme Esprit Saint, dans lequel 'Eglise a été baptisée i la Pentecote, lui indique le chemin de la

souffrance. LEsprit de Pentecdte est aussi 'Esprit de souftrance, bien qu’il tende a étre « le don

15 Institution, 3:8:1-2..

9/15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

spirituel dont personne ne parle® ». C’est, en effet, non seulement a Jacques et a Jean, mais a toute
I'Eglise, A travers eux, que Jésus a dit : « I est vrai que vous boirez la coupe que je vais boire et que vous serez
baptisés du baptéme dont je vais étre baptisé » (Mc 10.39). Jusqu'a ce qu'il revienne, la croix est la forme
concréte de la communion du chrétien avec le Christ. C’est non seulement a certains disciples, mais a
tous ses disciples que Jésus dit : « le serviteur nest pas plus grand que son maitre » (Jn 15.20), et encore :

« Si quelqu'un veut venir apreés moi, qu'il renonce a lui-méme, qu’il se charge chaque jour de sa croix et qu'il me
suive » (Lc 9.23). Pour aborder notre préoccupation sous un autre angle, nous pourrions ajouter ceci en
passant : Nous ne devons pas penser que, pour les disciples de Jésus, le fait de prendre leur croix est
un fardeau qui s’ajoute en quelque sorte a 'observation de ses commandements, ou a un
commandement parmi d’autres. Au contraire, porter sa croix fait partie intégrante de 'obéissance au

Christ dans son ensemble”.

Mais maintenant, il est absolument essentiel, dans tout cela, de reconnaitre que la réalité de la
souffrance chrétienne est (et je ne connais pas de meilleur mot) eschatologique. Il est tellement
«naturel » pour nous d’associer la souffrance uniquement au délai eschatologique et de la considérer
uniquement a la lumieére de ce que nous n'avons pas encore en Christ. Cependant, lorsque nous
voyons les choses ainsi, nous perdons de vue une dimension essentielle, a savoir que, dans le Nouveau
Testament, la souffrance chrétienne est toujours considérée dans le contexte de la venue du royaume
de Dieu en puissance et comme une manifestation de la vie de résurrection de Jésus. Ce n'est qua
cette condition, cette condition eschatologique, que la souffrance chrétienne est la communion a la

souffrance du Christ.

C’est ici que nous pouvons apprécier I'une des différences décisives entre les souffrances historiques
de Jésus et la souffrance chrétienne. Pour le Christ, il 0’y a pas eu de communion dans la souffrance,
mais seulement I'insensibilité aveugle des disciples tout au long du chemin qui a abouti a ce terrible
point culminant de I'isolement et de 'abandon par Dieu et de 'abandon a sa colére sur la croix

(Mt 27.46). Pour les croyants, dans la souffrance, il y a une participation a la vie et a la puissance de
leur Sauveur, une participation qui est tres mal comprise tant qu'elle est simplement considérée
comme une compensation et un contrepoids a des moments particuliers d’épreuves et de souffrances.
C’est une communion dans laquelle sa puissance est rendue parfaite, non pas a coté ou au-dela de
leur faiblesse, mais dans leur faiblesse (2 Co 12.9-10). Sa puissance illimitée se manifeste a travers leur
faiblesse extréme et généralisée. C’est pourquoi, dans le Nouveau Testament, le réconfort et la joie
sont deux choses souvent associées a la souffrance chrétienne (par exemple 2 Co 1.3-7; 7.4; Ph 2.17-18;

Col1.24;1Th1.6;]Jc1.2;1 Pi 4.13).

6. Combler ce qui manque aux souffrances du Christ - Colossiens 1.24

Nous pouvons maintenant examiner brievement Colossiens 1.24, ot Paul dit : « Je me réjouis dans mes
souffrances pour vous et je supplée dans ma chair a ce qui manque aux afflictions de Christ pour son corps qui est

PEglise. » Il est certain que 'union vitale et spirituelle entre le Christ glorifié et les croyants est un

16 Adaptant le titre d’un article sur la souffrance de L. Samuel, « The Spiritual Lift No One Is Talking About »
[Lexaltation spirituelle dont personne ne parle], Christianity Today, 21(21 janvier 1977) : 10-12..

17 Voir A. de Quervain, Die Heiligung [La sanctification], 2°éd. (Zollikon-Ziirich : Evangelischer Verlag, 1946), p. 161.

10/ 15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

présupposé qui explique cette affirmation frappante et trés discutée®. Cependant, « les afflictions du
Christ » ne sont pas ce que le Christ (exalté), en tant que représentant de son Eglise, souffre
actuellement a travers I'Eglise”. Il ne s’agit pas non plus des souffrances de I'Eglise considérées
comme celles du Christ en raison de leur union®, ni du fait que Paul adapte ici la notion juive des
malheurs messianiques de la fin des temps, que le peuple de Dieu endure a cause du Messie et pour
annoncer sa venue”. Nous sommes en fait d’accord avec les exégetes qui considérent que les
afflictions en question sont les souffrances passées et historiques du Christ lui-méme (dans son
humiliation)*. Mais comment, en ce sens, les afflictions du Christ peuvent-elles manquer de quelque
chose? Ce nest pas que le sacrifice expiatoire du Christ soit insuffisant et qu'il doive étre complété, ni
que la réconciliation soit incompléte. Indépendamment d’autres considérations, le point central de la
lettre aux Colossiens est le caractére unique et la compléte suffisance du Christ et de son ceuvre.
Dailleurs, dans les versets 20-22, Paul vient de dire que Christ a fait la paix par le sang de sa croix et

que par sa mort il a maintenant réconcilié IEglise.

C’est une chose, en particulier dans le contexte des polémiques de la Réforme, de dire ce que Paul ne
veut pas dire. C’est une autre chose de répondre a la question suivante qui demeure : Que veut dire
Paul? Comment, alors qu'il vient de dire que toute la plénitude habite en Christ (v. 19), peut-il ensuite
dire quil faut « suppléer » (ou « combler ») ce qui manque a ses afflictions? La réponse semble résider
dans ce que Paul dit ailleurs au sujet de notre participation aux souffrances du Christ et de la
communion a ses souffrances. Le facteur décisif ici est la solidarité qui existe entre le Christ et
I'Eglise, une solidarité spéciale, tout a fait unique et en définitive insondable. Cette union est telle que
non seulement les souffrances des croyants peuvent étre considérées comme celles du Christ et
conformes a sa mort, mais aussi que les souffrances personnelles, passées et historiques du Christ et

les afflictions actuelles de I'Eglise sont considérées comme constituant un tout. La encore, ce nest

18 J. Kremer, Was an den Leiden Christi noch mangelt [Ce qui manque encore aux souffrances du Christ] (Bonn : Peter
Hanstein, 1956) est particuliérement utile avec son étude attentive de l'histoire de l'interprétation.

19 Parexemple, R. Yates, « A Note on Colossians 1:24 » [Une note sur Colossiens 1.24], Evangelical Quarterly, 42(1970) :
91-92. ; F. F. Bruce, Commentary on the Epistle to the Colossians [Commentaire sur I'épitre aux Colossiens] (Grand
Rapids : Eerdmans, 1957), p. 215-216. ; A. Oepke, Theological Dictionary of the New Testament [Dictionnaire théologique
du Nouveau Testament], trad. G. W. Bromiley, 4 (Grand Rapids : Eerdmans, 1967) : 1098.

20 Clestl'opinion d’Augustin, de Luther, de Calvin et de nombreux commentateurs plus anciens (cf. Kramer, op. cit.,
p. 177-183); plus récemment, par exemple, H. Carson, The Epistles of Paul to the Colossians and Philemon [Les épitres de
Paul aux Colossiens et a Philémon] (Grand Rapids : Eerdmans, 1960), p. 51.

21 Par exemple, E. Lohse, Colossians and Philemon [Colossiens et Philémon] (Philadelphie : Fortress Press, 1971), p. 70;
R. P. Martin, Colossians and Philemon [Colossiens et Philémon] (Londres : Marshall, Morgan & Scott, 1974), p. 70;
R.J. Bauckham, « Colossians 1:24 Again » [Encore Colossiens 1.24], Evangelical Quarterly, 47(1975) : 169-170. Il est
bien possible que la conception des malheurs messianiques fournisse un arriére-plan plus général a la souffrance
eschatologique envisagée au verset 24.

22, Par exemple, J. B. Lightfoot, Saint Paul’s Epistles to the Colossians and to Philemon [Les épitres de saint Paul aux
Colossiens et a Philémon] (Grand Rapids : Zondervan, 1879), p. 165-166; E. Lohmeyer, Die Briefe an die Philipper, and
die Kolosser und an Philemon [Les lettres aux Philippiens, aux Colossiens et a Philémon] (Géttingen : Vandenhoeck &
Ruprecbt, 1953), p. 78; E. Percy, Die Probleme der Kolosser- und Epheserbricfe [Les problémes des épitres aux Colossiens
et aux Ephésiens] (Lund : C. W. K. Gleerup, 1046), p. 130-131; H. Ridderbos, Aan de Kolossenzen [Aux Colossiens]
(Kampen :J. H. Kok, 1960), p. 156-159; W. Hendriksen, New Testament Commentary. Exposition of Colossians and
Philemon [Commentaire du Nouveau Testament. Exposition de Colossiens et Philémon], (Grand Rapids : Baker
Book House, 1964), p. 86-87.

11/ 15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

certainement pas au sens ot les souffrances de I'Eglise auraient une valeur expiatoire et
réconciliatrice supplémentaire. Il existe toutefois des aspects autres que sotériologiques permettant
de mettre les souffrances de I'Eglise dans la méme catégorie que les souffrances du Christ lui-méme.
Ces aspects, que nous pouvons appeler apostoliques ou missiologiques, ont trait a la mission

évangélique de I'Eglise et de son Chef dans le monde.

Avec le professeur Murray, nous devons dire, a propos de ce verset, quavec les souffrances du Christ,
les croyants, dans leurs souffrances, « sont considérés comme remplissant la somme totale des souffrances
nécessaires d la consommation de la rédemption et a la glorification de tout le corps du Christ” ». Sans
interpréter cette « somme totale » dans le sens douteux que la souffrance de chaque chrétien hiterait la
parousie en réduisant mécaniquement une quantité fixe de souffrances encore a atteindre, ce verset
nous incite a considérer quun aspect important de la raison du délai entre la résurrection et le retour
du Christ est le role nécessaire de la souffrance attribué a I'Eglise pour I'Evangile et son avancement.
En outre, je suggérerais en passant, et comme sujet de discussion ultérieure, que ce que Paul ditici a
une incidence certaine sur la question trés débattue de la nature de I'alliance et du role du Christ en
tant que Médiateur de l'alliance et dernier Adam. Ce qui est suggéré, au moins, c’est que 'obéissance
souffrante de 'Eglise, mise en ceuvre par I'Esprit et fruit d'une foi qui s’abandonne, qui se repose et
qui trouve sa vie en son Chef de l'alliance, est, avec sa propre obéissance, comme le dit Murray, partie

intégrante et nécessaire de la pleine possession de I'héritage eschatologique.

En concluant ces remarques, je souhaite les élargir dans deux directions :

7. Les souffrances expiatoires du Christ et la conformité a ses souffrances

En mettant I'accent sur la communion aux souffrances du Christ, comme je I'ai fait jusquici, il est
bien sir essentiel de maintenir I'équilibre dans un contexte plus large. Certains peuvent étre génés
par le fait que j’ai parlé de la maniere dont je I'ai fait, avec Calvin, de « I'utilité de la croix » et que tant de
choses ont été dites sur la croix, mais si peu sur I'expiation. Je veux lever toute incertitude a cet égard.
Dans la tradition de la théologie chrétienne historique, surtout depuis Anselme, la croix et I'expiation
sont pratiquement synonymes. Sans cesse, a chaque génération (et la notre ne fait pas exception), il a
été vraiment crucial de souligner la signification exclusive de la croix du Christ, et de rappeler que ses
souffrances et sa mort ont une efficacité expiatoire et réconciliatrice qui ma pas d’équivalent. Je ne
voudrais pas que ce que j’ai dit jusqua maintenant donne I'impression que je ne partage pas

pleinement cette préoccupation.

Toutefois, mon souci particulier en ce moment est de rappeler qu’il s’agit apres tout d’'une question
d’équilibre. Une trop grande partie de I'histoire de I'Eglise, en considérant la signification de la croix,
s'est enfermée dans un faux dilemme, le dilemme entre I'expiation (le Christ comme Médiateur) et la
conformité (le Christ comme exemple)™. Léquilibre requis n'est nulle part plus résolument et

efficacement atteint que dans 1 Pierre 2.21-25. Le Christ a souffert « pourvous », dit Pierre, et derriére

23 J. Murray, The Epistle to the Romans [Lépitre aux Romains] (Grand Rapids : Eerdmans, 1959) : 299.

24 Voir G. C. Berkouwer, Faith and Sanctification [Foi et sanctification], trad. J. Vriend, Grand Rapids, Eerdrnans, 1952,
p. 135 et suivantes, surtout 158-160.

12/ 15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

ce « pourvous » se trouve tout le caractére unique de I'expiation et I'efficacité exclusive de cette
souffrance pour notre justification. Pierre nous dit encore que le Christ lui-méme « a porté nos péchés
en son corps sur le bois » et que « cest par ses meurtrissures que vous avez été guéris », et ce, non pas comme
s'il était une brebis parmi les autres, mais comme étant le Berger et le Gardien des brebis égarées. En
méme temps, cependant, Pierre s’attache a montrer que les souffrances et la mort du Christ ont aussi
ce but et cette utilité particuliére : « afin que, morts a nos péchés, nous vivions pour la justice », et « vous a
laissé un exemple, afin que vous suiviez ses traces ». Ces traces meénent, comme nous le dit Paul, a « la

communion de ses souffrances, en devenant conforme a lui dans sa mort » (Ph 3.10).

Galates 6.14, si je lis ce texte correctement, est instructif a cet égard. Dans ce passage, Paul déclare :

« Je ne me glorifierai de rien d'autre que de la croix de notre Seigneur Jésus-Christ. » Alors que Paul a
certainement a l'esprit 'expiation (v. 12- 13), cela nest pas prédominant dans les versets qui suivent.
Ce qui explique plutdt cette fierté de la croix, c’est le fait, comme il ajoute au verset 14, que par la croix
le monde a été crucifié pour Paul et Paul pour le monde. C’est aussi le fait que, selon le verset 15, ni la
circoncision ni l'incirconcision, ni le statut ou la performance humaine d’aucune sorte ne signifient
quoi que ce soit, mais que ce qui compte c’est d’étre une nouvelle création, qui se réalise parmi ceux
qui marchent selon cette régle, nous dit encore le verset 16. Cette regle de la nouvelle création, a son
tour, signifie enfin, au verset 17— et c’est la derniere note de I'épitre avant la bénédiction finale — que
Paul porte dans son corps les marques, les stigmates de Jésus. La « fierté » de Paul a I'égard de la croix

de Jésus, c’est le fait que sa vie et son ministere ont été modelés avec grice par cette croix.

Au risque d’une généralisation qui pourrait comporter toutes sortes d’exceptions significatives, il
semble juste de dire que les Eglises de la Réforme ont bien mieux compris le « pour nous » de la croix
du Christ et de 'Evangile que le « avec lui » de cet Evangile, en particulier la souffrance avec lui. La
question que nous devons continuer a nous poser est la suivante (et nous ne serons certainement pas
« aveugles » au point de supposer que cette question nest pas des plus pressantes pour 'Eglise dans le
monde d’aujourd’hui) : Comprenons-nous vraiment I'efficacité exclusive de la mort du Christ, si nous
ne saisissons pas aussi son aspect inclusif? Pour le Nouveau Testament, l'efficacité de I'expiation ma
pas été réellement communiquée si elle ne débouche pas sur « la communion de ses souffrances » et « la
conformité a sa mort ». En réalité, nous devrions dire que la communion aux souftrances du Christ est
un bienfait inséparable de 'expiation. En posant notre question autrement, quand nous enseignons,
avec le Petit Catéchisme de Westminster (Q&R 34), que « Ladoption est un acte de la libve grdce de Dieu, par
lequel il nous regoit au nombre de ses enfants, et nous donne droit a tous leurs priviléges », est-ce que notre
instruction catéchétique, y compris celle démontrée par nos vies, enseigne clairement, comme Paul le
fait, non seulement dans Romains 8.17, mais par le cours entier de son ministére, que jusquau retour
du Christ, notre jouissance de tous ces privileges de fils adoptés se vit sous le signe de la souffrance
avec lui? Ily a peu de vérités que I'Eglise, au cours de son histoire, a été plus encline a esquiver;ily a

peu de vérités que I'Eglise peut moins se permettre d’esquiver.

13 /15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

8. Une eschatologie de victoire dans la souffrance

Je veux aussi aborder pendant un moment les débats évangéliques traditionnels sur I'eschatologie et
la question du millénium. Je le fais en étant bien conscient de la complexité des questions, en
reconnaissant 'appel plausible a 'Ecriture que chaque position peut faire et la nécessité pour toutes
les parties de rendre davantage justice a 'ensemble de I'Ecriture. Je plaide ici simplement pour une
plus grande reconnaissance de ce que nous avons essayé de montrer comme étant le role déterminant
de la souftrance chrétienne dans l'eschatologie biblique, et pour que cette perspective soit prise en

compte dans nos discussions.

En regardant dans une direction, nous devons convenir que I'eschatologie du Nouveau Testament est
trés certainement une eschatologie victorieuse, comportant une victoire en cours de réalisation.
Cependant, toute perspective qui ne voit pas que, pour I'Eglise, entre la résurrection et le retour du
Christ et jusqua ce retour, 'eschatologie de la victoire est une eschatologie de la souftrance. Toute
perspective qui tend  supprimer la dimension de la souffrance du triomphe actuel de I'Eglise,
déforme I'Evangile et rend confuse la mission (apostolique) de I'Eglise dans le monde. LEglise porte
effectivement la victoire eschatologique de Jésus dans le monde, mais seulement en prenant la croix
apres lui. Sa gloire, toujours voilée, se révele dans sa souffrance avec lui. Jusqu'a ce que Jésus vienne, la
gloire de sa résurrection dans I'Eglise réside dans la force rendue parfaite dans la souffrance. « Lage

d’or » est le temps de la puissance rendue parfaite dans la faiblesse.

Mais maintenant, cette perspective ne trahit-elle pas un pessimisme qui se détourne virtuellement de
la création et de notre vocation dans cette création? N’abandonne-t-elle pas ou du moins n'ébranle-t-
elle pasI'idéal, si précieux pour la foi réformée, de la vie tout entiére 2 la gloire de Dieu et d'un
Evangile qui s’adresse 3 'homme tout entier? A cela nous répondons avec Abraham Kuyper que nous
ne céderons pas un pouce carré des droits royaux de Jésus notre Roi sur toute la création®. Nous
insisterons pour dire que I'Evangile offre la réalité actuelle de la vie eschatologique en Christ, le
renouvellement et la transformation actuels du croyant dans son intégralité, selon 'lhomme intérieur,

avec la réorientation et la réintégration de la vie humaine dans tous ses aspects.

Nous aurions encore beaucoup a dire sur la portée cosmique de la rédemption et l'ampleur
impressionnante de I'Evangile du royaume. Mais, en méme temps, nous devons aussi insister avec
Paul dans Romains 8.18-27 sur cette vérité cosmique : la création tout entiére gémit, il n'y a pas un
pouce carré de la création qui ne gémisse pas maintenant avec le désir impatient de voir la révélation
des fils de Dieu. Entre-temps, jusqu’a cette révélation lors de la venue de Jésus, ces fils adoptifs, sous
la puissance de 'Esprit (v. 23), gémissent aussi, non pas en s’isolant de la création ou en se retirant de
la vie quotidienne et des responsabilités qui s’y rattachent, mais ils gémissent avec la création; ils
gémissent a cause de leur solidarité profonde et concreéte avec le reste de la création. Ils gémissent en
entrant pleinement dans les réalités de la vie quotidienne et de 'engagement culturel, avec une

espérance pour la création entiére (v. 20, 24-25), tout en sachant que, pour le moment, tout cela est

25 Je ne suis pas en mesure de documenter cette déclaration, que j’ai vue (ou entendue) a plusieurs reprises attribuée
a Kuyper. Elle se trouve vraisemblablement quelque part dans son Encyclopedia of Sacred Theology [Encyclopédie de
la théologie sacrée].

14/ 15 www.ressourceschretiennes.com



Lutilité de la croix - Leschatologie et la souffrance chrétienne

sujet a la vanité et a la corruption. Ils le font tout en connaissant parfaitement 'équilibre auquel ils
sont appelés a vivre, avec ce style de vie particulierement équilibré qui leur est demandé, méme si cela
s’avere si souvent insaisissable et difficile a maintenir, parce que, comme le dit Paul dans un autre

passage :

« Le temps est court; désormais que ceux qui ont une femme soient comme s’ils nen
avaient pas, ceux qui pleurent comme s’ils ne pleuraient pas, ceux qui se réjouissent
comme s’ils ne se réjouissaient pas, ceux qui achétent comme s’ils ne possédaient pas,
et ceux qui usent du monde comme s’ils W'en usaient réellement pas, car la figure de ce
monde passe » (1 Co 7.29-31).

Paul n'a pas de mot plus sublime a propos de cette situation que de dire : « Jestime qu'il n'y a pas de

commune mesure entre les souffrances du temps présent et la gloirve a venir qui sera révélée pour nous » (Rm 8.18).

Ce nest que dans la communion aux souffrances du Christ que I'Eglise évitera les extrémes d’'un
utopisme quasi théocratique, d’'une part, et d’'une évasion millénariste et réduction de I'Evangile,
d’autre part. C’est aussi pour cette raison quil nous « a été fait la grice non seulement de croire en Christ,
mais encore de souffrir pour lui » (Ph 1.29), afin que nous restions a I'écart de ces extrémes avec leur

inévitable tendance a diverses formes de servitude idéologique et méme pratique.

Tout compte fait, nous pouvons résumer en citant un extrait de la vision eschatologique décrite dans

le Psaume 84.6-8 :

« Heureux les hommes dont la force est en toi!

Ils ont dans leur coeur des chemins tout tracés.

Lorsqu'ils traversent la vallée du Baka [la vallée des pleurs],
Ils en font une oasis,

Etla pluie la couvre aussi de bénédictions.

Leur vigueur ne cesse de croitre. »

Telle est, 1a aussi, I'utilité de la croix.

Richard Gaffin, professeur de théologie

Traduit de The Usefulness of the Cross [Lutilité de la croix], Westminster Theological Journal, vol. 41, n°1,

printemps 1979.

Cet article était a l'origine un discours prononcé au Westminster Theological Seminary le 24 avril 1979, lors de
linauguration du Dr Gaffin comme professeur de Nouveau Testament; l'article a ensuite été imprimé dans le
Westminster Theological Journal avec de légéres modifications et I'ajout de notes de bas de page. Utilisé avec la
permission de l'auteur.

Lauteur est pasteur a la retraite ayant ceuvré dans les Eglises presbytériennes orthodoxes (OPC) et ancien

professeur de théologie systématique au Westminster Theological Seminary, a Philadelphie, aux Etats-Unis.

www.ressourceschretiennes.com

2023. Traduit et utilisé avec permission. Cet article est sous licence Creative Commons.
TENTMM Paternité - Partage dans les mémes conditions 4.0 International (CC BY-SA 4.0)

15 /15 www.ressourceschretiennes.com


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.fr
http://www.ressourceschretiennes.com/
http://beginningwithmoses.org/oldsite/articles/usefulnessofthecross.htm

	L’utilité de la croix
	1. L’usage du mot eschatologie
	2. Pour une meilleure compréhension de l’eschatologie
	3. L’eschatologie et la souffrance chrétienne
	a. 2 Corinthiens 4.7-11
	b. Philippiens 3.10

	4. La souffrance actuelle dans l’espérance de la gloire
	5. La communion des chrétiens aux souffrances du Christ
	6. Combler ce qui manque aux souffrances du Christ – Colossiens 1.24
	7. Les souffrances expiatoires du Christ et la conformité à ses souffrances
	8. Une eschatologie de victoire dans la souffrance


