
La protestation des Moldus
1. Les grenouilles dans le chaudron néopaïen
2. Terreur spirituelle pour les enfants
3. Le faux-fuyant de Lewis et Tolkien
4. Un évangile gnostique
5. La pertinence culturelle
6. La reine du monde
7. Je suis devenu confortablement insensible

Le succès de la série Harry Potter semble magique pour de nombreux chrétiens aujourd’hui. 
Maintenant que le dernier film est à l’affiche sur les écrans du pays, il semble que beaucoup de gens de 
la communauté chrétienne qui remettaient autrefois en question la série aient fini par l’accepter. John 
Granger, spécialiste de Harry Potter, écrit dans un récent numéro du magazine Christianity Today 
comme si la série était déjà devenue un classique littéraire. Qui oserait s’opposer à un tel élan 
d’opinions favorables?

Au risque d’être stigmatisé du « M » écarlate1, je l’ose. Depuis plus d’une décennie, j’observe le cirque 
Harry Potter défiler : les livres, les films, les manuels de magie, la Coupe du monde de Quidditch, le 
parc thématique de Floride où coule à flots la bièraubeurre2. Pourtant, je ne peux m’empêcher de 
penser que Harry Potter contient des niveaux toxiques de l’âme de Lord Voldemort3, et que les 
chrétiens qui ont eu des scrupules ont encore tout intérêt à éviter de tomber sous son charme.

1. Les grenouilles dans le chaudron néopaïen

Le sujet tabou, bien sûr, c’est la sorcellerie. Beaucoup de chrétiens minimisent l’omniprésence du 
spiritisme wiccan dans Harry Potter, en prétendant que la série n’est rien de plus qu’un conte de 
Grimm un peu plus audacieux et que la sorcellerie dans cette série n’est qu’une métaphore 
bienveillante pour les envolées fantaisistes. Mais est-ce vraiment le cas? Les chrétiens ne devraient-ils 
pas s’inquiéter du fait que Harry Potter évoque un monde païen spirituellement déroutant où la magie 
est un outil de pouvoir essentiel? Notre facilité croissante à accepter la spiritualité païenne dans nos 

1 N.D.T. : Allusion littéraire faisant référence au roman La Lettre écarlate de Nathaniel Hawthorne, où la lettre « A » 
symbolise la honte de l’adultère. Ici, l’auteur fait une plaisanterie en se désignant par la lettre « M » écarlate, 
susceptible de désapprobation, car le mot honteux pour les fans de Harry Potter est Moldu. Un Moldu (Muggle en 
anglais) est une personne dépourvue de pouvoir magique et qui n’est pas née dans une famille magique.

2 N.D.T. : La bièreaubeurre (butterbeer en anglais) est une boisson fictive du monde des sorciers, légèrement 
alcoolisée, au goût de caramel au beurre doux. Cette création magique offre une expérience gustative unique et 
envoûtante. Elle peut affecter le comportement des sorciers et des elfes de maison.

3 N.D.T. : Lord Voldemort est un personnage de la saga Harry Potter. Il est le principal antagoniste de l’histoire et l’un 
des sorciers noirs les plus dangereux et les plus puissants de tous les temps. C’est un sorcier doté de pouvoirs 
considérables, qui cherche à s’imposer sur le monde des sorciers afin de remodeler celui-ci selon ses idéaux.

1 / 6 www.ressourceschretiennes.com



La protestation des Moldus

vies où l’imaginaire occupe une si grande place pourrait-elle nous amener à passer sous silence la 
claire abomination de Dieu pour la sorcellerie? (Lévitique 20.6; Deutéronome 18.10-11). Le monde 
occidental d’aujourd’hui glisse rapidement vers le syncrétisme superstitieux de la Rome antique. En 
Amérique, l’occultisme est passé des sous-sols aux salons, et de nombreux chrétiens n’ont pas même 
sourcillé. Nous sommes devenus spirituellement insensibles. Il n’y a pas si longtemps, les planches 
Ouija et les jeux de tarot étaient cachés comme des trolls honteux dans nos ruelles; aujourd’hui, ils 
sont vendus avec les Lego dans la section jouets sur Amazon. Peut-on douter un seul instant que 
l’hystérie autour de Poudlard4, le plus grand succès britannique depuis les Beatles, ait pu contribuer à 
rendre notre transition culturelle vers le néopaganisme attrayante aux yeux du grand public? Nous 
jouons avec le monde des esprits à nos risques et périls. Il n’y a pas que les grenouilles qui sautent 
dans les chaudrons qui découvrent trop tard qu’il est facile d’y entrer, mais très difficile d’en sortir.

2. Terreur spirituelle pour les enfants

Tous les lecteurs de Harry Potter admettent que la série devient spirituellement plus sombre et plus 
« mature » au fur et à mesure qu’elle avance. Il semble qu’un mécanisme astucieux soit à l’œuvre pour 
entraîner les enfants dans un monde où règne une obscurité spirituelle de plus en plus profonde. Les 
adultes ont peut-être une vision du monde qui leur permet de garder un esprit critique et de prendre 
leurs distances par rapport à cette terreur spirituelle, mais qu’en est-il des enfants dont l’esprit avide, 
tel du ciment frais, se cristallise autour des formes sombres lorsqu’ils lisent ces livres (ou, plus grave 
encore, lorsqu’ils absorbent les images sinistres des films)? L’innocence de l’esprit est un trésor 
précieux et éphémère au printemps de la vie, mais cette innocence enfantine est de plus en plus rare 
dans une culture qui s’acharne à nourrir ses jeunes de dérèglement pour les divertir. Jésus réserve ses 
reproches les plus sévères à ceux qui font trébucher les petits (Matthieu 18.6), et il ne fait aucun doute 
que Harry Potter attire les enfants avec des secrets chuchotés qui ouvrent une série de portes vers une 
maison des horreurs. Est-ce là une « maturité » souhaitable? Ce ne sont pas seulement les enfants qui 
sont en danger. Nous vieillissons tous trop vite dans le mal.

3. Le faux-fuyant de Lewis et Tolkien

De nombreux chrétiens aiment comparer Harry Potter aux œuvres fantastiques les plus appréciées des 
lecteurs chrétiens : Les Chroniques de Narnia de Lewis et Le Seigneur des anneaux de Tolkien. Mais tenter 
de « baptiser » l’œuvre fantastique de Rowling en la nommant membre honoraire des Inklings5 est 
une erreur. Il convient de noter au moins quatre différences cruciales :

Narnia et la Terre du Milieu sont manifestement basés sur la vision judéo-chrétienne du monde de 
leurs auteurs. Les lecteurs chrétiens n’ont aucun mal à identifier le mythe qui sous-tend ces mondes 
imaginaires, un mythe qui n’est pas païen, mais profondément chrétien. Un ordre clairement 

4 N.D.T. : Poudlard (Hogwarts en version originale) est une école fictive de magie et de sorcellerie formant les jeunes 
sorcières et sorciers à l’art et à la pratique de la magie.

5 N.D.T. : Les Inklings étaient les membres d’un groupe de discussion littéraire informel à l’université d’Oxford, 
dont faisaient partie Lewis et Tolkien; ce groupe s’est réuni pendant près de deux décennies, du début des 
années 1930 à la fin des années 1940.

2 / 6 www.ressourceschretiennes.com



La protestation des Moldus

délimité entre le bien et le mal, le bon et le mauvais, sous-tend le conflit. Le monde fantastique de 
Rowling présente au contraire une ambivalence morale conforme aux présupposés païens.

La condamnation sans équivoque de la magie en tant qu’outil de manipulation constitue un thème 
majeur chez Lewis et chez Tolkien. Dans l’œuvre de Tolkien, l’anneau de pouvoir doit être détruit, non 
pas utilisé. Dans l’œuvre de Lewis, « l’apprenti sorcier » Oncle Andrew est un fou insensé parce qu’il 
s’est associé à Jadis. Cependant, ce type de magie qui permet de se donner du pouvoir est essentiel 
dans l’univers de Rowling, où tous utilisent la magie comme un moyen d’atteindre leurs propres fins.

La Terre du Milieu, si elle ressemble à notre Terre, se situe à une époque totalement différente, et le 
royaume de Narnia est un monde complètement distinct. Il n’y a aucune confusion dans les œuvres de 
Lewis et de Tolkien quant à la discontinuité entre leurs mondes fantastiques et le nôtre. Dans Harry 
Potter, par contre, la frontière entre fantaisie et réalité s’estompe; l’histoire suggère que le monde des 
baguettes magiques et des balais est le monde réel. Ce sont les ennemis de la magie qui se trompent 
sur la réalité. Dans les œuvres de Lewis et de Tolkien, le lecteur observe un autre monde, à distance. 
L’immédiateté de l’histoire de Rowling murmure aux jeunes étudiants privés de pouvoir et aspirant à 
la liberté : « Vous êtes plus sages que les Moldus. Ce monde de pouvoirs magiques est la réalité et il 
vous appartient. »

Les lecteurs de Lewis et de Tolkien s’identifient émotionnellement à des protagonistes non magiques : 
des enfants et des Hobbits. Dans Harry Potter, les lecteurs s’identifient à de jeunes sorciers marginaux 
qui ont tendance à manquer de respect à l’autorité des adultes. Harry et ses amis ne sont 
manifestement ni les Pevensie, ni Frodon et Sam. Ce sont des sorciers en formation, qui grandissent 
très vite dans leur maîtrise de l’occulte. Il est essentiel que les chrétiens comprennent le pouvoir de la 
fiction de créer des liens émotionnels profonds entre les lecteurs et les protagonistes. Les liens dans 
les œuvres de Lewis et de Tolkien sont forgés avec des Moldus comme nous. Dans Harry Potter, les 
lecteurs se projettent (et de manière très puissante, selon tous les témoignages) dans l’avatar d’un 
sorcier qui atteint l’âge adulte.

4. Un évangile gnostique

Mais qu’en est-il du thème puissant du sacrifice et de la résurrection dans le dernier livre? N’est-ce 
pas suffisant pour prouver que Harry Potter se termine par une eucatastrophe6 rédemptrice qui oriente 
les lecteurs vers la vérité de l’Évangile? Je ne nie pas que ces thèmes littéraires apparemment 
rédempteurs puissent être une preuve de la vérité chrétienne inscrite dans le cœur de l’homme, 
comme Lewis en est venu à le croire. Cependant, nous devons également noter que « l’ange de 
lumière » est un maître rusé dans l’art de contrefaire et de brouiller l’Évangile, et le mensonge du 
libéralisme suffit à montrer comment l’œuvre rédemptrice du Christ peut être déformée en quelque 
chose de symbolique, de métaphorique et vidé de son contenu dans un récit humaniste. Rowling elle-
même déclare clairement que l’imagerie de dissolution et de renaissance qu’elle tisse tout au long de 

6 N.D.T. : L’« eucatastrophe » est un terme inventé par J.R.R. Tolkien pour décrire le coup de théâtre soudain et 
inattendu qui renverse une situation désespérée pour aboutir à un résultat positif et joyeux dans un récit, 
particulièrement dans les contes de fées. C’est une « bonne catastrophe » qui n’est pas une simple fin heureuse, 
mais un tournant inattendu, comme le moment où Gollum détruit l’Anneau unique dans Le Seigneur des Anneaux.

3 / 6 www.ressourceschretiennes.com



La protestation des Moldus

l’œuvre, et qui culmine à la fin, trouve sa source mythique dans la quête alchimique païenne visant à 
transformer le plomb en or (la pierre philosophale) plutôt que dans le christianisme. Cette 
transformation est quelque chose que l’homme a le pouvoir d’accomplir par la magie, sans Dieu. En 
tant que telle, elle n’a rien à voir avec l’efficacité tout à fait unique de la propitiation du Christ en notre 
faveur. Son effet pourrait bien être d’éloigner les gens du Christ pour les diriger vers un anti-évangile 
profondément païen, un récit de rédemption enraciné dans la tradition ésotérique du premier grand 
ennemi du christianisme, à savoir le gnosticisme. Se pourrait-il qu’une longue initiation à la tradition 
gnostique endurcisse le cœur à l’Évangile de Jésus-Christ?

5. La pertinence culturelle

Certains lecteurs chrétiens concéderont ces points, mais continueront d’affirmer qu’il est important 
de lire Harry Potter pour rester en phase avec notre culture. Après tout, Paul n’a-t-il pas cité les poètes 
païens? Tout n’est-il pas permis aux chrétiens? Et ne devrions-nous pas nous faire tout à tous afin d’en 
sauver quelques-uns? Oui, mais tout n’est pas profitable. Aujourd’hui, la pertinence culturelle la plus 
stratégique pour les chrétiens est peut-être de conserver un témoignage saisissant en déclinant 
poliment la ronde incessante de divertissements de plus en plus païens. Les chrétiens de la Rome 
décadente étaient pertinents précisément parce que leur conscience ne pouvait être achetée par le 
« pain et les jeux » de l’empereur. Ils n’avaient pas besoin d’être bien informés sur les massacres de 
gladiateurs, les séances de spiritisme sinistres ou les rendez-vous galants dans les bains publics pour 
gagner leurs voisins à l’amour de Jésus-Christ. Les pèlerins de Bunyan dégagent le parfum pur de 
l’Évangile dans la Foire aux Vanités7 parce qu’ils passent devant ses spectacles criards en disant 
simplement : « Nous achetons la vérité ».

6. La reine du monde

« Pourquoi s’énerver autant? Ce n’est que de la fiction imaginative! » Voilà l’argument de secours, 
gardé en réserve comme anneau ultime pour les gouverner tous. Blaise Pascal appelait l’imagination 
« la reine du monde » parce qu’il pensait qu’elle avait plus d’influence sur nos choix que notre raison. 
Nous vivons dans une société déterminée à inventer des techniques toujours plus puissantes et 
ingénieuses pour s’évader dans la « liberté » autodirigée de réalités alternatives. Toutefois, cette 
« liberté » se révèle aussi fausse que les mondes virtuels. Les chrétiens prennent trop tard conscience 
de l’emprise que les dépendances aux jeux vidéo et à la pornographie ont sur eux, précisément parce 
qu’elles captivent leur imagination. Ce dont nous rêvons définit le genre de personne que nous 
devenons (Proverbes 23.7). La force envoûtante de Harry Potter — la façon dont ses lecteurs sont 
aspirés, les yeux écarquillés, dans un monde crépusculaire sinistre peuplé de Détraqueurs8 qui vident 

7 N.D.T. : La Foire aux Vanités est une halte allégorique dans le roman de John Bunyan, Le Voyage du pèlerin, qui 
représente un lieu de mondanités, de vanités et de tentations où les pèlerins doivent affronter le langage et les 
valeurs du monde, contrastant avec leur quête spirituelle vers la Cité céleste.

8 N.D.T. : Dans la série Harry Potter, un Détraqueur (Dementor en anglais) est une créature des ténèbres considérée 
comme la plus abjecte qui soit au monde. Les Détraqueurs se nourrissent de la joie humaine, et provoquent par la 
même occasion du désespoir et de la tristesse sur quiconque se trouve à proximité. Ils sont aussi capables 
d’aspirer l’âme d'une personne, laissant leur victime dans un état végétatif irréversible.

4 / 6 www.ressourceschretiennes.com



La protestation des Moldus

les âmes, et la façon dont ils deviennent insensibles à la réalité ordinaire jusqu’à ce qu’ils aient tourné 
la dernière page du dernier livre — devrait préoccuper les chrétiens. Le poète romantique Coleridge 
s’émerveillait du « pouvoir façonneur de l’imagination ». Il pensait que notre imagination créative 
était la partie de nous-mêmes qui ressemblait le plus à Dieu. Nous sous-estimons à nos risques et 
périls la puissante influence de l’imagination. « Quels rêves peuvent survenir? » n’est en aucun cas une 
question insignifiante, surtout si les rêves s’avèrent être des cauchemars démoniaques que nous ne 
pouvons effacer. Oui, là est le problème. Aujourd’hui, nous pouvons effacer le disque dur d’un 
ordinateur en une fraction de seconde, mais il n’est pas si facile de nettoyer la banque d’images de 
notre esprit.

7. Je suis devenu confortablement insensible

L’une des qualités les plus précieuses chez les enfants est leur capacité d’émerveillement. Cependant, 
aujourd’hui, beaucoup de jeunes sont tellement saturés de « TOTALEMENT GÉNIAL » qu’ils en ont 
perdu leur sens de l’émerveillement. Appelons cela « l’effet X Games »9. Chesterton écrit que nous 
devrions trouver l’ordinaire plus fantastique que l’extraordinaire :

«  Le simple fait qu’un homme marche sur deux jambes devrait être considéré comme 
quelque chose de plus bouleversant que n’importe quelle musique, et de plus 
surprenant que n’importe quelle caricature.  »

Un enfant de trois ans est ravi d’apprendre que Thomas a ouvert une porte; un enfant de sept ans a 
besoin d’entendre que Thomas a ouvert une porte et qu’il a vu un dragon (Orthodoxy, chap. 4). C’est la 
loi des rendements décroissants. Je soupçonne que Harry Potter et un coven10 de futurs chroniqueurs de 
Poudlard, bien qu’ils semblent stimuler cette capacité enfantine d’émerveillement, contribueront en 
réalité à l’émousser. La magie pyrotechnique et les sensations fortes procurées par les balais volants 
doivent inévitablement redescendre sur la terre des Moldus, et la bulle d’émerveillement, gonflée de 
manière trop sensationnelle et trop fréquente, éclate rapidement pour laisser place à un ennui blasé. 
Ce regard vitreux d’apathie hyperstimulée est le fléau de nombreux groupes de jeunes dans les 
Églises. On ne peut crier « Dragon! » qu’un certain nombre de fois. Mais encore une fois, ce ne sont 
pas seulement nos jeunes qui souffrent d’un manque d’émerveillement, et, bien sûr, ce n’est pas 
seulement Harry Potter qui est à blâmer : la « magie » envoûtante des téléphones intelligents et des 
iPads fait également son œuvre. Les chrétiens doivent comprendre que l’adoration de Dieu dépend 
d’un sens aiguisé d’émerveillement chez le fidèle. Notre perte la plus tragique aujourd’hui est peut-
être celle de notre capacité à être fascinés par Dieu seul et à trouver la « réalité ordinaire » de sa 
création follement romantique. Comme il serait triste que les lecteurs chrétiens de Harry Potter se 
rendent compte qu’ils ont déjà par le passé éprouvé cette merveilleuse émotion avant que les 
Détraqueurs ne viennent leur soutirer cet agréable souvenir.

9 N.D.T. : « L’effet X Games » fait référence à la médiatisation des sports extrêmes, qui a transformé des disciplines 
comme le skateboard, le snowboard et le BMX en événements spectaculaires et populaires, attirant des millions de 
téléspectateurs et influençant la culture de la jeunesse. 

10 N.D.T. : Un coven (mot anglais) désigne, dans le contexte du néopaganisme anglo-saxon, un clan ou une réunion de 
sorcières qui se rassemblent pour des cérémonies religieuses, ou par métonymie leur lieu de réunion habituel.

5 / 6 www.ressourceschretiennes.com



La protestation des Moldus

Je suis d’accord avec Milton pour dire que, depuis la chute, le bien et le mal sont si étroitement liés que 
nous ne pouvons souvent reconnaître le bien que si nous le comparons au mal. J’encourage mes 
étudiants à lire Macbeth de Shakespeare, dont la célèbre ouverture met en scène des sorcières chantant 
autour d’un chaudron. Je pense que les chrétiens doivent vivre dans le monde et non pas se cacher la 
tête dans le sable en espérant que tout ira pour le mieux. Cependant, Milton et Shakespeare, héritiers 
culturels de la Réformation, ont fondé leurs écrits sur une conception du bien et du mal telle que 
définie par la Parole de Dieu dans le monde qu’il a créé. Macbeth suit la trajectoire tragique de Saül, et 
son intérêt pour la sorcellerie provoque la détérioration de son âme. Ce sont des mondes imaginaires 
que je reconnais, car ils sont cohérents avec le monde tel que Dieu l’a créé. Dans Harry Potter, cette 
base judéo-chrétienne a été balayée et remplacée par le genre de spiritualité anarchique et menaçante 
pour l’âme que l’Église a déjà connue en période de grands troubles. Nous avons été avertis de nous 
attendre à sa réapparition généralisée dans les derniers jours.

Milton s’opposait à la tentative des puritains d’interdire les livres nocifs; moi aussi. L’interdiction des 
livres ne fait qu’attiser un désir fou de lire les livres interdits. Ce dont nous avons besoin à l’échelle de 
l’Église, c’est plutôt d’un renouveau de maturité spirituelle capable d’éprouver les esprits (1 Jean 4.1), 
d’avoir le mal en horreur, de s’attacher fortement au bien (Romains 12.9) et de reconnaître que tout 
n’est pas utile (1 Corinthiens 10.23). Augustin, dans ses Confessions, met en garde contre le fait de se 
laisser aller à une curiosité excessive, la « convoitise des yeux ». C. S. Lewis écrit que l’une des deux 
erreurs dangereuses concernant les démons est «  de croire en eux et de leur porter un intérêt excessif et 
malsain  ». Bien que nous ne devions pas ignorer les ruses du diable, une fascination démesurée pour 
son monde obscur est spirituellement toxique dans notre marche avec le Christ. C’est pourquoi Paul 
exhorte les chrétiens de l’Église de la Rome païenne à être «  sages en ce qui concerne le bien et purs en ce qui 
concerne le mal  » (Romains 16.19). Il faudra un discernement hors du commun aux chrétiens vivant 
dans l’Amérique néopaïenne, qui, comme Macbeth, a « soupé à satiété d’horreurs », pour mettre en 
pratique ce qu’il veut dire. À une époque où l’Église s’est largement réconciliée avec la tempête 
grandissante de la spiritualité occulte, il faudra également beaucoup de courage.

Steve Baarendse

Traduit de « The Muggles Protest », Truthxchange, 28 juillet 2025.
L’auteur a obtenu son doctorat en littérature comparée à l’Université de Caroline du Sud (2017). Depuis son 
arrivée à la faculté des arts et des sciences de Columbia International University (en Caroline du Sud aux États-
Unis) en 2001, le Dr Baarendse a dirigé le programme de lettres, dirigé divers voyages d’études en Europe et 
enseigné la littérature anglaise, l’histoire de l’art et les lettres. En tant qu’enseignant, le Dr Baarendse s’attache à 
faire découvrir à ses étudiants les grands livres et les idées du « grand dialogue » qui ont façonné l’histoire 
culturelle. Il leur permet ainsi de développer le goût des bonnes choses, d’être préparés à la maturité en Christ 
(Col 1.28-29) et d’affiner leurs compétences en pensée critique, en lecture et en écriture, ce qui les préparera à 
réussir dans diverses vocations après l’obtention de leur diplôme. Il est ancien au sein de l’Église PCA.

w  ww.ressourceschretiennes.com  

2025. Traduit et utilisé avec permission. Cet article est sous licence Creative Commons.
Paternité – Partage dans les mêmes conditions 4.0 International (CC BY-SA     4.0  )

6 / 6 www.ressourceschretiennes.com

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.fr
http://www.ressourceschretiennes.com/
https://truthxchange.com/the-muggles-protest/

	La protestation des Moldus
	1. Les grenouilles dans le chaudron néopaïen
	2. Terreur spirituelle pour les enfants
	3. Le faux-fuyant de Lewis et Tolkien
	4. Un évangile gnostique
	5. La pertinence culturelle
	6. La reine du monde
	7. Je suis devenu confortablement insensible


